## TEVAZU

Tevazu iman ile en güçlü bağa sahip ahlâki değerlerden bir tanesidir. Nitekim inanmanın ön şartlarından birisi, insanın gördüğü hakikatleri kabullenebilmesi, bu konuda büyüklenmeye kapılmamasıdır. Kur’ân-ı Kerîm’de inanmayanların en önde gelen özelliklerinin iman çağrısına karşı gösterdikleri büyüklenme olduğuna dikkat çekilir.[[1]](#footnote-1) Tevazu ile iman arasında son derece güçlü bir bağ oluşu, iman ve tevazunun birbirleriyle sebep sonuç ilişkisi içinde olmalarından ötürüdür. Şöyle ki, tevazu, iman için bir ön koşuldur, nitekim, kişinin Yüce Yaradan’a inanması için öncelikle mütevazı olması, hakikatler karşısında büyüklenmemesi gerekmektedir. Diğer yandan, iman etmek tevazuyu doğurur, zira, kişinin herşeyini Yüce Allah’a borçlu olduğunu ve kendisinin acizliğini ve ihtiyacını, Cenâb-ı Hakk’ın ise kudretini ve büyüklüğünü idrak etmesi o kişiyi zorunlu olarak alçak gönüllü kılmaktadır.[[2]](#footnote-2) Böylelikle tevazu ve iman karşılıklı olarak birbirini besler ve güçlendirir. Kişinin tevazusu arttıkça imanî hakikatleri kabullenmesi kolaylaşır ve teslimiyeti artar; öte yandan, inancı güçlendikçe de kulluk şuuru ve tevazusu o nispette güçlenir. Tevazu ile iman arasındaki bu son derece yakın ilişki, pek çok ayet-i kerîme ve hadislerde güçlü bir şekilde resmedilir ve temellendirilir. Râgıp el-İsfahânî kibrin kişinin kendini beğenmesi ve kendini başkalarından üstün görmesi olduğunu belirttikten sonra büyüklenmenin en ileri seviyesinin hakkı kabul etmemek ve ibadetten kaçınmak suretiyle Yüce Allah’a karşı gösterilen tekebbür olduğunu kaydeder.[[3]](#footnote-3) Ayrıca, “kibir, kıskançlık, cimrilik, açgözlülük, nankörlük ve bencillik gibi Müslüman’a yaraşmayan pek çok kötü duyguyu hatta Hakk’a isyanı beraberinde getirir ki bu duyguların hâkim olduğu kalpte Müslümanlık alâmeti olan sevgi, merhamet ve güven gibi duyguların gelişmesi mümkün değildir.”[[4]](#footnote-4)

Tevazu ve kibirle ilgili ayetlerde müminlerin ayırt edici özellikleri olarak mütevazı olmaları, inkârcıların en belirgin özelliklerinin ise kibirli olmaları, büyüklenenlerin kalplerinin mühürleneceği ve Yüce Allah’ın onları kendi varlığına işaret eden delillerden mahrum bırakacağı, Yüce Allah’ın büyüklenenleri sevmediği ve onlara lanet ettiği, büyüklenenlerin yerinin cehennem olduğu, inanmayanların iman davetine ortak tepkilerinin kibirlenme olduğu pek çok kez ifade edilir. Görüldüğü gibi, kibrin, inanmanın önündeki en büyük engellerden biri olduğu açık bir şekilde bildirilir.

Yüce Allah’ın sevdiği kullarının çeşitli özelliklerinin sıralandığı Furkân sûresi 63. ayeti ve devamında ilk zikredilen vasıf, tevazudur: “Rahmânın has kulları yeryüzünde vakar ve tevazu ile yürüyen, cahiller onlara laf attığı zaman, “selâm” deyip geçen kullardır.” Râzî, ayette müminlerin yürüyüşlerinde tevazu sahibi olduklarına, gururlanmak ve üstünlük taslamak arayışında olmadıklarına işaret edildiğini kaydeder.[[5]](#footnote-5) Cenâb-ı Hakk’ın sevdiğini bildirdiği bir topluluğun vasıfları arasında yine ilk sırada alçak gönüllüğü görmekteyiz: “Ey iman edenler! Sizden kim dininden dönerse bilsin ki Allah öyle bir kavim getirecektir ki Allah onları sever, onlar da Allah’ı severler; müminlere karşı “ezille” (alçak gönüllü), kâfirlere karşı vakarlıdırlar; Allah yolunda cihad ederler ve hiç kimsenin kınamasından korkmazlar. İşte bu Allah’ın dilediğine verdiği bir lutfudur. Allah’ın lutfu geniştir; O, her şeyi bilir.”[[6]](#footnote-6) İbn Âşûr ayette geçen “ezille” kelimesinin müminlere karşı tevazu, yumuşak davranma, onlara faydalı olmaya gayret etme ve şefkatli olma gibi manaları barındırdığını belirtir.

A’râf sûresinde “Yeryüzünde haksız yere böbürlenenleri âyetlerimden mahrum edeceğim. Onlar, bütün mûcizeleri görseler de iman etmezler; doğruluk yolunu görseler onu izlemezler. Fakat eğrilik yolunu görürlerse hemen ona saparlar. Bu durum, onların âyetlerimizi yalan saymalarından ve onlardan gafil olmalarından ileri gelmektedir.”[[7]](#footnote-7) buyurularak kibrin iman için ne denli büyük bir mâni teşkil ettiği bildirilir. Ayette “kibir ve inadı yüzünden “doğru yol”u seçmekten imtina edip “azgınlık yolu”nda ısrar eden kişi ve toplumların hidayetten yoksun bırakılmalarının ilâhî bir kanun olduğu”[[8]](#footnote-8) ifade edilmektedir. Zira kibirli olmayan bir insana bir yanlışı gösterildiğinde hakikati kabullenmesi zor olmasa da kibirli bir kişi hakikatler karşısında aynı teslimiyeti göstermez. Başka bir ayette ise “Allah, kendini beğenmiş her zorbanın kalbini işte böyle mühürler.”[[9]](#footnote-9) buyurularak kibrin bir neticesinin de kalbin mühürlenmesi olduğu bildirilir.

Kur’ân-ı Kerîm’de geçmiş kavimlerin peygamberlerinin davetine olumlu cevap vermemelerinde kibrin rol oynadığına dair bazı âyetlere bakmada fayda olacaktır:

“Kendilerini bağışlaman için ben onları ne zaman çağırdıysam, parmaklarını kulaklarına tıkadılar; elbiselerini başlarına bürüdüler, ayak dirediler, kibirlendikçe kibirlendiler.”[[10]](#footnote-10)

“Şöyle cevap verdiler: Seni toplumun en aşağı kesiminin izlediğini göre göre sana iman eder miyiz!”[[11]](#footnote-11)

“Kavminin ileri gelenlerinden büyüklük taslayanlar, içlerinden zayıf gördükleri kesimden inananlara dediler ki: “Siz Sâlih’in, rabbi tarafından gönderildiğini biliyor musunuz?” Onlar da, “Şüphesiz biz onunla ne gönderilmişse ona inanırız” dediler. Büyüklük taslayanlar ise, “Biz de sizin inandığınızı inkâr ediyoruz” diye karşılık verdiler.”[[12]](#footnote-12)

Kavminden büyüklük taslayan önderler kesimi şöyle dediler: “Ey Şuayb! Ya seni ve seninle beraber inananları kesinlikle şehrimizden çıkaracağız veya mutlaka dinimize döneceksiniz!”[[13]](#footnote-13)

“Firavun kavmine seslenerek şöyle dedi: Ey milletim! Mısır’ın mülkiyeti benim değil mi? Şu ırmaklar ayaklarımın altında akmıyor mu? Bunları görmüyor musunuz? Ayrıca ben bu değersiz, neredeyse söylediğini anlatmaktan âciz adamdan daha iyi değil miyim?”[[14]](#footnote-14)

“Nitekim şöyle dediler: Soydaşları bize kölelik ederlerken bizden farklı olmayan bu iki adama mı inanacağız!”[[15]](#footnote-15)

“Ama ne zaman size bir peygamber nefislerinizin hoşlanmadığı bir şey getirdiyse büyüklendiniz, kimini yalanladınız, kimini de öldürdünüz, doğru değil mi? Yahudiler “Kalplerimiz perdelidir!” dediler. Aksine, inkârları sebebiyle Allah onlara lânet etmiştir; o yüzden çok az inanırlar.”[[16]](#footnote-16)

“Bu Kur’an, şu iki şehirden büyük bir kişiye indirilseydi ya!” diye de eklediler.[[17]](#footnote-17)

“Bizim huzurumuza çıkarılacaklarını hiç beklemeyenler, "Bize melekler gönderilmesi veya rabbimizi görmemiz gerekmez miydi?" diyorlar. Gerçek şu ki onlar içlerinde derin bir kibir duygusu besliyor, azgınlıkta sınır tanımıyorlar.”[[18]](#footnote-18)

Görüldüğü üzere, bütün geçmiş kavimlerdeki inkârcıların ve nihayet Mekkeli müşriklerin kendilerine gelen elçilere ortak tavırları büyüklenmek ve iman davetini reddetmek olmuştur. Cenâb-ı Hak bu inkâr psikolojisinin[[19]](#footnote-19) tarihteki ilk örneği olarak İblisin Hz. Adem’e secde emrine verdiği tepkiyi anlatır: “Meleklere, “Âdem’e secde edin” dediğimizde İblîs dışındakiler derhal secde ettiler; o direndi, büyüklendi ve kâfirlerden oldu.”[[20]](#footnote-20) Burada kibir-iman ilişkisi çok net bir şekilde ortaya konmaktadır. Bir başka ayette de “Aramızda Allah’ın kendilerine lutufta bulunduğu kimseler de bunlar mı? demeleri için onların bir kısmını diğerleriyle işte böyle imtihan ettik.”[[21]](#footnote-21) buyurularak inanmayanların “Biz büyükler ve soylu önderler varken Allah’ın gerçeğe ulaştırdığı, hidayete kavuşturduğu kimseler bunlar olamaz!”[[22]](#footnote-22) şeklinde küstah ve şımarık tepkiler vermeleri suretiyle imtihanlarını kaybettiklerine, kibirlerinin kendilerini imandan alıkoyduğuna dikkat çekilmektedir.

Öte yandan, Mâide sûresinde “Kuşku yok ki iman edenlerin, insanlar içinde en amansız düşmanlarının yahudiler ve şirk koşanlar olduğunu göreceksin. Yine, onlar arasında iman edenlere sevgi bakımından en yakın olanların da, “Biz hıristiyanız” diyenler olduğunu göreceksin. Çünkü bunların içinde (insaflı) keşişler ve rahipler vardır ve onlar büyüklük taslamazlar. Peygamber’e indirileni dinledikleri zaman hakikate dair bilgileri bulunduğundan dolayı gözlerinden yaşlar boşandığını görürsün. Derler ki: "Rabbimiz! İman ettik, bizi hakka şahitlik edenlerle beraber yaz.”[[23]](#footnote-23) buyurularak Hristiyanların büyüklenmeme yönüyle Yahudi ve müşriklerden ayrıldığı, inananlara daha yakın olduğu ve iman hakikatlerini daha kolay kabullendikleri belirtilmektedir.

Nahl sûresinde “Âhirete inanmayanlara gelince, işte onların kalpleri inkârcıdır; onlar ululuk taslayan küstahlardır.”[[24]](#footnote-24) buyurularak inanmayanların karakteristik özellikleri olarak yine kibirli tutumlarına işaret edilmiş, “İçinde ebedî olarak kalacağınız cehennemin kapılarından girin! Ululuk taslayanların yeri ne kötü”[[25]](#footnote-25) buyurularak cehennem büyüklenenlerin yeri olarak nitelenmiş, ayrıca “O, ululuk taslayanları sevmez”[[26]](#footnote-26) buyurularak Yüce Allah’ın, kulluk şuurunu kaybederek büyüklenen kimseleri sevmediği vurgulanmıştır. “Âyetlerimizi asılsız sayan ve büyüklenip onlardan yüz çevirenlere gelince, işte onlar cehennemliklerdir. Onlar orada ebedî kalacaklardır.”[[27]](#footnote-27) ayetinde ise kibrin kişiyi iman etmekten alıkoyduğuna işaret edilmiştir. “Âyetlerimize gerçekten iman edenler ancak o kimselerdir ki, bunlarla kendilerine öğüt verildiğinde büyüklük taslamadan secdeye kapanırlar ve rablerini hamd ile tesbih ederler.”[[28]](#footnote-28) ayetinde ise iman edenlerin karakteristik özelliği olarak büyüklenmemeleri anılmıştır.

Kibirle ilgili mezkûr ayetlerde olduğu gibi, hadislerde de kibirli insanların hakikati kabul etmedikleri, cehenneme girecek insan tiplerinin başında kibirlilerin geldiği, kibrin cennete girmeye engel olduğu, kibirli kişilere Yüce Allah’ın kıyamette rahmet nazarıyla bakmayacağı, onlarla konuşmayacağı, onları temize çıkarmayacağı ve onlar için acıklı bir azap olduğu, dünyada büyüklenenlerin mahşerde küçük düşürüleceği, kibirlilerin ümmetin en kötüleri, ahirette Rasulullah ’a (sav) en sevimsiz ve O’ndan en uzak olacakları, kibrin insanı helake götüren şeylerden biri olduğu, Rasulullah’ın (sav), konuşma tarzlarıyla insanlara büyüklük taslayanlara lanet ettiği, büyüklenenlerin Yüce Allah onlara gazap etmiş bir halde Allah’a kavuşacakları ve kıyamet gününde Yüce Allah’ın en sevmediği insanlar arasında olacakları, Müslüman kardeşini küçük görmenin kişiye kötülük olarak yeteceği, büyüklenmenin bir küfür ve cahiliye hasleti olduğu, öte yandan tevazunun imandan olduğu ve imanın kemaline işaret ettiği, mütevazı davranmanın Allah’a ve ahiret gününe inanmanın bir gereği olduğu, cennete girecek insanların başlıca özelliğinin tevazu olduğu gibi pek çok husus yer almaktadır. Konumuzun sınırları itibariyle, tevazuya teşvik eden, kibirden sakındıran tüm hadislere yer vermesek de sadece iman-ahlak münasebetine işaret eden hadisler, tevazu ve iman arasında oldukça güçlü bir irtibatın varlığını yeterince ortaya koymaktadır. Zira iman etmenin başlıca gereklerinden birisi büyüklenmemektir.

Bir gün Hz. Peygamber (sav), “Kalbinde zerre kadar kibir bulunan kimse cennete giremez.” buyurdu. Bunu duyan bir adam, “Ama insan elbisesinin ve ayakkabısının güzel olmasından memnun olur” deyince, Allah Resûlü, “Allah güzeldir, güzelliği sever. Kibir ise hakikati inkâr etmek ve insanları küçük görmektir.” demiştir[[29]](#footnote-29).

Kalbinde kibir bulunan kişinin cennete girmemesi hakkında Nevevî’nin tercih ettiği görüş, kibirli kişinin Yüce Allah af etmediği sürece kibrinin cezasını çekmeden cennete giremeyeceğidir. Allah’a inanan herkes eninde sonunda cennete girecektir ancak büyük günah sahipleri affedilmedikleri sürece cehennemde bir müddet cezalandırıldıktan sonra cennete girebileceklerdir. Hadis, kibirlilerin cennete ilk giren muttakilerle beraber giremeyecekleri şeklinde de anlaşılabilir. Hattabî hadisi şu iki şekilde tevil etmişse de Nevevî bu tevilleri uygun görmemiştir. İlk tevile göre hadisteki kibirle Allah’a inanmaya engel olan kibir kast edilmiştir. İkinci tevile göre ise, A’raf sûresi 34. ayette “Onların (cennetliklerin) kalplerinden kini çıkardık.” buyurulduğu üzere, cennete girerken insanların kalplerinden kibir çıkarılır. Nevevî bu iki tevili uygun bulmaz, zira hadis insanlara karşı olan büyüklenmekten sakındırmak için söylenmiştir.[[30]](#footnote-30)

Hadiste kibirin tarifi şöyle yapılmıştır: hakikati inkâr etmek ve insanları küçük görmek. Hakikati inkar etmenin inançsızlığa yol açacağı ise aşikardır. Hadiste geçtiği üzere, güzel giyinmek israfa yol açmadığı ve kibre sebep olmadığı sürece sakıncalı değildir. Hadisin bizlere sunduğu en önemli mesaj, inançsızlık ile kibrin cennete girmeye engel olmaları itibariyle aynı akıbeti netice vermeleridir. Mezkûr hadis bu yönüyle iman-ahlak ilişkisine dair önemli bir bilgi sunmaktadır. Hadiste verilen kibir tarifine atıfta bulunulan bir olayı Kuşeyrî şöyle nakleder: “Şuayb b. Harb anlatır: Kabe’yi tavaf yaparken bir dirseği ile beni dürttü. Baktım ki Fudayl b. İyaz. Bana ‘Ey Ebu Salih, eğer şu hac mevsiminde bu insanların içinde senden ve benden daha kötü bir insanın bulunduğunu düşünüyorsan ne kadar kötü düşünüyorsun’ dedi.”[[31]](#footnote-31) Gazzâlî de konuyla ilgili olarak şu nakillerde bulunur: “Hasan Basrî’ye göre tevazu, karşılaştığın her Müslümanın senden üstün olduğunu kabul etmendir. Malik b. Dinar şöyle demiştir: Mescidin kapısından biri ‘En kötü olanınız mescidden çıksın’ diye seslense benden önce kapıya koşan olmazdı. Ancak daha kuvvetli koşan bir kimse olursa ona karışmam. Bayezid-i Bistâmî şöyle demiştir: Bir kul müminlerin arasında kendisinden daha kötü kimselerin bulunduğuna inandığı müddetçe kibirli sayılır.”[[32]](#footnote-32) Yine, hadisteki kibir tarifini şu ayet-i kerimede görmek mümkündür: “Mûcizeleri açık ve kesin olarak görüp idrak ettikleri halde zulüm ve kibirlerinden ötürü onları inkâr ettiler.”[[33]](#footnote-33) Dolayısıyla, kibir küfre götüren en büyük sebeplerdendir.

“İnsanların iman bakımından en olgunu, ahlakı en güzel olan, tevazu sahibi, insanlarla iyi geçinen ve kendisiyle iyi geçinilen kişidir. İnsanlarla geçinemeyen kişide ise hayır yoktur.”[[34]](#footnote-34) Bu hadiste ise tevazunun, ahlak güzelliği ve insanlarla iyi geçinme ile birlikte imanın olgunluğunun alameti ve gereği olduğuna dikkat çekilmektedir. Zaten hadiste sayılan bu üç haslet, yani tevazu, güzel ahlak ve insanlarla iyi geçinme, birbirini gerektiren ve birbiriyle yakından ilişkili olan hasletlerdir.

Rasulullah (sav) “Sade giyim imandandır.”[[35]](#footnote-35) buyurarak tevazunun insanın giyimine yansımasını imanla ilişkilendirmiştir. İbn Hacer hadiste sözü edilen “sade giyim” ifadesini, giyimde lüksü terk etmek, gücü yettiği halde bu konuda alçakgönüllü davranmak olarak açıklar.[[36]](#footnote-36) Halîmî hadiste geçen sade giyim-iman ilişkisini şöyle izah eder: Sade giyimin insanı Müslümanların cemaatlerinden ve ilim meclislerinden uzaklaştırmaması, kişinin durumuna sabretmesi, Yüce Allah’a şükretmesi, bu durumundan dolayı utanmaması imanının bir yansımasıdır, yoksa bu duyguları beslemeksizin, bizzat elbiselerinin sadeliği değil.[[37]](#footnote-37) Kişi elbette sahip olduğu tevazu hissini yemesine, giyimine, yürüyüşüne ve sair davranışlarına yansıtacaktır. Nitekim gerek ayetlerde, gerek hadislerde kibrin giyim ve yürüyüş gibi insanın çeşitli davranışlarına yansımasını yeren ifadeler mevcuttur.

“Allah’a ve ahiret gününe inanan ipek giymesin ve altın takmasın.”[[38]](#footnote-38) şeklindeki nebevî buyruk ipek ve altın gibi israf ve büyüklenme boyutu olan kıymetli elbise ve ziynetlerin erkekler tarafından kullanılmamasını imanın bir gereği olarak takdim etmektedir. Bu tarz lüks eşyaların kullanımının israf, dünyaya meyletme, kişiyi infaktan alıkoyma gibi başka mahzurlarının yanında büyüklenme hissine zemin hazırlaması, bu yasağın sebepleri arasında değerlendirilebilir.

Rasulullah (sav) bir hadisinde kibir-iman ilişkisini net bir şekilde şöyle açıklar: “Büyüklenip üstünlük taslayan ve yüce ve üstün olan Allah'ı unutan kul ne bedbahttır. Tecebbür eden (zorbalık yapan ve büyüklenen) ve haklara tecavüz eden ve yüce kudret ve kuvvet sahibini unutan kul ne bedbahttır!... Azıp, taşkınlık gösteren ve yaratılışın başlangıcını ve sonunu unutan kul ne bedbahttır!”[[39]](#footnote-39) Görüldüğü gibi, kişinin büyüklenmesi ve taşkınlık yapması Yüce Allah’ı unutmasının bir neticesidir. Yaratıcısını tanıyan bir kulun böyle bir davranış sergilemesi beklenemez. Dolayısıyla, Rabbi’ni tanıyan kâmil bir müminin kibirlenmesi ve “ne kötü bir kul” nitelemesine muhatap olması düşünülemez. Hadiste geçen “tecebbür” kelimesi hem büyüklenme, hem de bununla bağlantılı olarak başkalarına zorbalık yapma manası taşımaktadır.[[40]](#footnote-40)

“Kim elbisesini kibirlenerek yerlerde sürürse Allah kıyamet günü o kimseye (rahmet nazarıyla) bakmaz.”[[41]](#footnote-41) şeklindeki nebevî uyarıda büyüklenmenin akıbetinin inançsızlığın akıbeti ile nasıl kesiştiğine dikkat çekilmiştir. Zira Cenâb-ı Hakk’ın rahmet nazarından rahmete en fazla ihtiyaç duyulan kıyamet gününde mahrum olmak öncelikle inançsızların akıbeti olacaktır. İnançsızlarla aynı kötü akıbeti paylaşmak, büyüklenmenin her çeşidinin bir mümine asla yakışmayacağını göstermektedir. Hadiste “insanların avret yerlerini bile örtecek bir parça bez bile bulamadıkları bir dönemde bazı kişilerin giysilerini yerde sürünecek derecede uzatmaları ve bununla da diğer insanlara karşı böbürlenmeleri”[[42]](#footnote-42) hoş görülmemektedir. İbn Hacer’in belirttiği üzere, hadiste elbisenin süründürülmesinden bahsedilmesi o dönemde insanlarda bu davranışın çoğunlukla görülmesi sebebiyledir. Eğer övünme maksadı varsa elbisenin uzun tutulması değil, tam tersine kısaltılması durumunda da aynı uyarı geçerli olur. Öte yandan, güzel giyimden maksat Yüce Allah’ın nimetini şükür amacıyla izhar etmek ise, böyle giyinemeyenleri hakir görmemek şartıyla, mübah giysilerden ne giydiğinin bir önemi yoktur.[[43]](#footnote-43) Dolayısıyla hadis metninde geçen “kibirlenerek” ifadesinin işaret ettiği üzere, kişinin taşıdığı niyet burada belirleyici olmaktadır. İbn Hacer ayrıca, hadiste Yüce Allah’ın bakmasından muradın merhamet etmesi olduğunu belirtir.[[44]](#footnote-44) Sonuç olarak büyük bir ahlakî rezilet olan kibrin akıbeti, imansızlığın kıyametteki fena akıbeti ile benzerlik taşımakta ve bu yönüyle mezkûr hadis müminler için ciddi bir uyarı arz etmektedir.

Resul-i Ekrem (sav) bir başka hadisinde “Elbisesine kibirle basan kişi, ona cehennem ateşinde de basacaktır.”[[45]](#footnote-45) buyurmuştur. Münâvî hadisin izahında böyle bir kişinin cehennemde de benzeri bir elbiseyi giyeceğini ve dünyadaki büyüklenmesine mukabil olarak bu elbisenin ateşte yanmasıyla ceza göreceğini kaydeder.[[46]](#footnote-46) Hadislerde dünyada işlenen bir kötülüğün veya iyiliğin karşılığının ahirette benzer şekilde verileceğine dair pek çok örnek mevcuttur. Hadis kibir ile inançsızlığın aynı akıbete yol açmaları yönüyle iman-ahlak ilişkisine ışık tutmaktadır.

Kalem sûresinde “Olur olmaz yemin eden, aşağılık, daima kusur arayıp iğneleyen, durmadan laf götürüp getiren, iyiliği hep engelleyen, saldırgan, günahkâr, huysuz ve sert, bütün bunlardan sonra bir de ne idüğü belirsiz kimselere, serveti ve çocukları var diye sakın boyun eğme. Ona âyetlerimiz okunduğu zaman, "Öncekilerin masalları!" der. Yakında onun alnına (cehennemlik) damgasını vuracağız!”[[47]](#footnote-47) ayetleriyle vasfedilen cehennem tiplemesi için inançsızlık yanında pek çok ahlakî rezillik sayılmaktadır.[[48]](#footnote-48) Nebiyyi Muhterem (sav) de cennetlik ve cehennemlik insanları tanıttığı bazı sözlerinde bu insanları inanç yapılarından ziyade, sahip oldukları ahlakî özelliklerinden bahsederek takdim etmiştir. Bu tür ayet ve hadislerde iman-ahlak ilişkisi oldukça belirgin bir şekilde kendini hissettirir. Zira Muhammed sûresinde “Şüphe yok ki Allah, iman edip salih amelde bulunanları yapanları, altından ırmaklar akan cennetlere sokacaktır. İnkâr edenlere gelince onlar da nimetlerden yararlanır, tıpkı hayvanlar gibi yiyip içerler; ebedî kalacakları yer ise cehennemdir.”[[49]](#footnote-49) buyurulduğu üzere, cennet öncelikle inananların mükafatı, cehennem de inanmayanların cezasıdır. Dolayısıyla ayet ve hadislerde zikredilen cennetliklere/ cehennemliklere ait ahlâkî vasıflar, ideal müminlerin/ inkarcıların karakterlerini tasvir etmekte ve iman-ahlak bütünlüğünü ortaya koymaktadır.

Buhârî ve Müslim’in Sahihlerinde yer verdikleri bir hadiste Hz. Peygamber cennete ve cehenneme girecek insan tiplerini ahlâkî hasletleri üzerinden şöyle tanıtır: "Size cennetlikleri haber vereyim mi? Zayıf ve mütevazı, insanlar tarafından da zayıf görülen kişilerdir. Allah adına yemin etseler, Allah onları yeminlerinde sadık çıkarır. Size cehennemlikleri haber vereyim mi? ʿUtul (kaba ve sert), cevvâz (yürüyüşünde büyüklük taslayan ve katı), kibirli kimselerdir."[[50]](#footnote-50) Görüldüğü gibi, cennete gireceklerin hadiste zikredilen tek vasıfları mütevazı olmaları ve insanlar tarafından zayıf görülmeleridir. Kadı İyaz hadiste bahsedilen zayıflığın kalbin inceliği, yumuşaklığı ve imana müsait olması manalarına gelmesinin muhtemel olduğunu kaydeder. Nevevî ise hadiste cennetlik ve cehennemliklerin hepsinin değil, büyük çoğunluğunun bu özellikleri taşıdığına işaret olduğunu belirtir.[[51]](#footnote-51) Cehenneme gireceklerin üç vasfından birisi ise kibirli olmalarıdır.

Cehenneme gireceklerin diğer iki vasfı hakkında çeşitli açıklamalar yapılmıştır. Bu açıklamalar bu insanların ahlakî durumlarının farklı yönlerine ışık tutacak mahiyettedir. İbn Hacer, hadiste geçen “ʿutul” kelimesine dair dil bilimciler ve hadisçilerden naklen şu farklı izahları sayar: düşmanlıkta ileri giden, nasihat almaktan kaçınan, kaba ve sert, çirkin söz ve davranışlarda bulunan günahkâr, katı ve şiddetli, şişman, mal toplayıp cimrilik yapan.[[52]](#footnote-52) Ayrıca, Ahmed b. Hanbel’in *Müsned*’inde geçen zayıf bir rivayette “ʿutul ve zenîm” ifadesi Hz. Peygamber tarafından şöyle açıklanmıştır: yaratılışı sağlam ve sağlıklı, çok yiyip içen, yemeği ve içeceği bol bulan, insanlara zulmeden, göbeği büyük kişi.[[53]](#footnote-53) Görüldüğü üzere, “ʿutul” kelimesinin kabalık, dünyaya düşkünlük ve cimrilik gibi mana boyutları bulunmaktadır. İbn Hacer hadiste geçen ve cehennemliklerin üç vasfından biri olarak anılan “cevvâz” kelimesi hakkında ise yine dil bilimciler ve hadisçilerden şu bilgileri nakleder: etine dolgun ve yürüyüşünde büyüklenen, çok yiyen, fâcir kişi. İbn Hacer, Ebû Dâvûd’un Süneni’nde yer alan “Cennete cevvâz ve caʿzerî girmez”[[54]](#footnote-54) şeklindeki hadisin sonunda yer alan, “cevvâz” kelimesinin sert ve katı yürekli olduğuna dair râvilerden biri tarafından yapılmış olan izaha da dikkat çeker. Görüldüğü üzere, “cevvâz” kelimesinin de büyüklenme, hırs ve katılık gibi mana boyutları bulunmaktadır. İbn Hacer “caʿzerî” kelimesinin ise katı, kaba, hastalanmayan, yanında olmayan şeylerle övünen gibi manalar taşıdığını belirtir.[[55]](#footnote-55) Konuyla ilgili bir başka rivayet ise “Cehennemlikler caʿzerî, cevvâz ve kibirli, mal toplayıp cimrilik yapan kişilerdir. Cennetlikler ise zayıf ve mağlup kişilerdir.”[[56]](#footnote-56) şeklindedir. Sonuç olarak cennetliklerin tevazusuna, cehennemliklerin ise kibirli olmalarının yanında ʿutul, cevvâz ve caʿzerî gibi merhametsizlik, bencillik, cimrilik gibi manaları barındıran vasıflarına dikkat çekilerek iman-ahlak ilişkisinin ehemmiyeti bir kez daha ortaya konulmuştur. Bir Müslümanın kibirli olması durumunda cennete ilk girenlerle beraber giremeyeceği, cezasını görmeden giremeyeceği, cezasının cennete girmemek olduğu ancak affedilmesinin de mümkün olduğu, hadisin şiddetli bir sakındırma ifade ettiği ancak zahirinin murad edilmediği gibi farklı teviller beyan edilmiştir.[[57]](#footnote-57)

Cennetlikleri ve cehennemlikleri vasfeden bir diğer hadis şudur: “Cehennem ile cennet tartıştılar. Cehennem dedi ki: Bana zorbalar ve kibirliler giriyor. Cennet dedi ki: Bana ise zayıflar ve yoksullar giriyor.”[[58]](#footnote-58) Hadisin *Sahih-i Müslim*’de geçen bazı rivayetlerinde cennete girenlerin insanların zayıfları, hakir görülenleri, acizleri ve safları olduğu belirtilmektedir.[[59]](#footnote-59) Âlimler cennetin ve cehennemin tartışmalarının hem hakikat (Yüce Allah’ın onlara idrak ve temyiz kabiliyeti vermesiyle) hem de mecaz olarak (lisan-ı hal ile) değerlendirilmesinin mümkün olduğunu belirtmişlerdir. Cennete gireceklerin zayıf olması girenlerin çoğunluğuna nispetledir, yoksa cennete gireceklerin içinde dünyada insanların gözünde yüksek rütbede olanlar da vardır. Cennetliklerin saf oluşu da kötülüklere akıllarını çalıştırmamaları yönüyledir. [[60]](#footnote-60) Kur’ân-ı Kerîm’de geçmiş peygamberlerin kavimleri anlatılırken de insanların refah içinde olanlarının genellikle peygamberleri yalanladığı, fakir ve zayıf görülen insanların ise onları tasdik ettiği belirtilir. Zikredilen hadisleri destekleyen bir diğer hadiste ise “Size Allah’ın en şerli kullarını bildireyim mi? Katı ve kibirli olanlardır. Size Allah’ın en hayırlı kullarını bildireyim mi? Zayıf, mütevazı, insanlar tarafından da zayıf görülen, eski elbiseler giyen, Allah adına yemin etse, Yüce Allah’ın yeminlerini doğru çıkaracağı kimselerdir.”[[61]](#footnote-61) buyrulmuştur.

Cennetliklerin zayıflar, cehennemliklerin ise zorba ve kibirliler olarak resmedilmesi ayetlerde de görülen bir husustur. Örneğin, Râgıp el-İsfahânî’nin de temas ettiği üzere[[62]](#footnote-62), “Kavminin ileri gelenlerinden büyüklük taslayanlar, içlerinden zayıf gördükleri kesimden inananlara dediler ki”[[63]](#footnote-63) gibi ayetlerde inananların genellikle toplumun zayıf görülen kesimleri, inanmayanların ise toplumun refah içindeki şımarık kesimleri olduklarına dikkat çekilir.

Cehenneme girecek insanlarla ilgili bir başka hadis ise şöyledir: “Kıyamet günü Cehennem’den boyun şeklinde bir parça çıkacaktır ki onun gören iki gözü işiten iki kulağı ve konuşan bir dili olacaktır ve şöyle seslenecektir: Ben üç kişiye vekil tayin edildim, her inatçı zorbaya, Allah ile birlikte başkalarına ilahlık yakıştıranlara, resim ve heykel yapanlara.”[[64]](#footnote-64) Hadiste “zorba” şeklinde çevrilen “cebbar” kelimesinin büyüklenme manasını da taşıdığından bahsetmiştik. İnatçılıkla da haktan ayrılan ve doğruyu bildiği halde kabule yanaşmayan kast edilmiştir.[[65]](#footnote-65) Sonuç olarak, tevazunun cennetliklerin, kibrin ise cehennemliklerin en bariz vasfı olduğu anlaşılmaktadır. Hadislerde cennet/ cehennem ehli için inanan/ inanmayan yerine mütevazı/ kibirli sıfatlarının kullanılmış olması iman-ahlak ilişkisinin gücüne işaret etmektedir.

Bir hadis-i kudsîde büyüklenmenin akıbetinin cehennemde cezalandırılmak olduğu şöyle anlatılır: “Yüce Allah şöyle buyurmuştur: Büyüklük benim ridam, ululuk da izarımdır. Kim bunlarda benimle çekişirse onu cehenneme atarım.”[[66]](#footnote-66) Rida ve izar insanın giydiği gömlek ve kaftana verilen isimdir. Burada Cenâb-ı Hak büyüklüğün sadece kendisine ait olduğunu, bu konuda bir ortak kabul etmeyeceğini bildirmektedir. İnanan bir insan bu inancının ve kulluğunun gerektirdiği tevazu ile hareket etmeli ve bu tehdide muhatap olmamalıdır.

Hz. Peygamber kibirli kişilerin ahirette uğrayacağı zillet halini şöyle tasvir etmektedir: “Dünyada kendini beğenip büyüklük taslayanlar kıyamet günü insan şeklinde küçük karıncalar gibi mahşer yerine çıkarılacaklar, her yönden zillet kendilerini kaplayacak. Cehennem’de adına “Bûles” denilen bir hapishaneye sürülecekler, üzerlerinde ateşlerin ateşi yükselecek. Cehennemliklerin kan ve irinleri onlara içirilecektir.”[[67]](#footnote-67) Kibirli insanların mahşerde küçük bir şekile sokulmaları hakikate hamledildiği gibi mecaza da hamledilmiştir.[[68]](#footnote-68) Hadiste bahsi geçen gerek mahşerdeki zillet, gerek cehennemdeki feci muamele inançlı bir insandan ziyade inançsız bir insan için söz konusu olmalıdır. Dolayısıyla, kibir gibi büyük bir ahlakî zaafın inançlı bir insanda bulunmaması, iman-ahlak bütünlüğünün bir gereğidir.

Rasulullah (sav) cennete girmek için bir Müslümanın üç şeyden uzak olması gerektiğini bildirmiştir: “Kimin ruhu şu üç şeyden uzak bir şekilde cesedinden ayrılırsa cennete girer: Kibir, borç ve ğulul (kamu malından yapılan haksız kazanç).”[[69]](#footnote-69) Borç ve kamu malından yapılan haksız kazanç kul hakkı ihlali söz konusu olduğu için helalleştirme gerektiren konulardır. Bunlarla beraber kibrin de sayılması, kibrin cennete girmeye vesile olan diğer pek çok ahlakî hasletlere ve davranışlara engel olması sebebiyle olabilir. Zira kibirli insan insanları küçük gördüğünden onlara mesafeli durur ve İslam’ın emrettiği Müslüman kardeşliğin gereklerini yerine getirmez. Sonuçta kibrin, inananların varacağı menzil olan cennete girmeye engel olması kibrin iman ile nasıl bir tezat teşkil ettiğine dair önemli bir veridir.

Aşağıda listelenen bir grup hadiste Yüce Allah’ın kıyamet gününde konuşmayacağı, temize çıkarmayacağı, yüzlerine bakmayacağı, kendilerini acı bir azabın beklediği, Yüce Allah’ın sevmediği, buğz ettiği ve cehenneme ilk girecek insanlar oldukları belirtilen çeşitli insan profilleri *inançtan ziyade ahlakî yönleri* ile takdim edilmektedir. Hâlbuki “O gün Allah, peygamberi ve onunla aynı imanı paylaşanları utandırmaz.”[[70]](#footnote-70) ve “Şüphesiz bugün rezillik ve kötülük inkâr edenlerin başına!”[[71]](#footnote-71) ayetlerine göre kıyamette müminler değil, inkarcılar rezil düşeceklerdir. Yine, “azap, (peygamberleri) yalanlayıp yüz çevirenlerin başına gelecektir.”[[72]](#footnote-72) ve “O ateşe ancak gerçeği yalan sayıp sırt çeviren isyankâr kişi girer.”[[73]](#footnote-73) ayetlerine göre cehenneme girmek ve azaba uğramak müminlere değil, öncelikle inkarcılara özgü olmalıdır. Zikredeceğimiz hadislerde ise inkarcılardan değil, kibir, yalan vb. ahlakî hastalıkları taşıyan insanlardan söz edilmektedir. Dolayısıyla, bu hadislerde imanın uhrevî gayesi (rızay-ı ilâhîyi kazanma ve cehennemden kurtulma) açısından iman-ahlak irtibatını tespit etmek mümkündür.

“Yüce Allah üç (sınıf) insanla kıyamet gününde konuşmaz. Bu insanlar verdiği her şeyi başa kakan kişi, yalan yeminle malını satan kişi ve elbisesini (kibirle) sürükleyen kişi.”[[74]](#footnote-74)

“Üç sınıf insan vardır ki Yüce Allah kıyamet gününde bunlarla konuşmaz, onları temize çıkarmaz, onlara bakmaz ve onlar için acıklı bir azap vardır. Bu kişiler zina eden yaşlı, yalancı hükümdar ve kibirli fakirdir.”[[75]](#footnote-75)

“Allah’ın buğz ettiği üç kişi: Zina eden yaşlı kişi, büyüklük taslayan fakir ve zalim (borcunu ödememek gibi hak ihlallerinde bulunan) zengindir.”[[76]](#footnote-76)

“Yüce Allah dört kişiye buğz eder: Çok yemin eden satıcı, kibirli fakir, zina eden yaşlı, zulmeden yönetici.”[[77]](#footnote-77)

“Yüce Allah’ın sevmediği üç kişi vardır. Bunlar çok yemin eden satıcı, verdiğini başa kakan cimri kişi, kibirli fakir.”[[78]](#footnote-78)

“Cehenneme ilk girecek üç (sınıf) insan şunlardır: halkına zulüm ile musallat olan yönetici, malının hakkını vermeyen (zekat ve sadaka vermeyen) servet sahibi, kibirli fakir.”[[79]](#footnote-79)

Bu hadislerde bahsi geçen insan profillerini toplu bir şekilde şöyle sıralayabiliriz:

1. Verdiği herşeyi başa kakan cimri kişi
2. Yalan yeminle malını satan kişi
3. Elbisesini kibirle yerde sürüyen kişi
4. Zina eden yaşlı
5. Yalancı hükümdar
6. Kibirli fakir
7. Zalim (borcunu ödememek gibi hak ihlallerinde bulunan)/ malının hakkını vermeyen (zekat ve sadaka vermeyen) zengin
8. Zulmeden yönetici

Mezkûr hadislerde bahsedilen ve inançsızlığın akıbeti olması gereken çok ağır yaptırımlara cimrilik, yalan, kibir, iffetsizlik, zulüm gibi, sayılan ahlakî kusurlardan dolayı düçar olunması, iman-ahlak birlikteliğine dair gayet açık ipuçları sunmaktadır. Zaten bu hadislerin ilk ikisinin *Sahih-i Müslim*’in Kitabu’l-İman bölümünde yer alması iman-ahlak ilişkisine işaret etmesi açısından manidardır.

Nevevî Yüce Allah’ın kıyamet gününde konuşmaması ile ilgili şu izahları serdeder: Yüce Allah bu kişilerle iyi kullarıyla konuştuğu gibi rıza göstererek konuşmaz, bilakis öfke ile konuşur. Veya onlardan yüz çevirir. Veya onlarla onlara faydası dokunacak ve onları mutlu edecek şekilde konuşmaz. Yüce Allah’ın onlara bakmaması ise şöyle açıklanır: onlardan yüz çevirir zira Cenâb-ı Hakk’ın kullarına bakışı onlara rahmeti ve lütfudur. Yüce Allah’ın onları temizlememesi, onları günahlarından arındırmaması manasındadır.[[80]](#footnote-80)

Mezkûr hadislerde geçen zina eden yaşlı, yalancı hükümdar ve kibirli fakir hakkında Kadı İyâz şu değerlendirmelerde bulunmuştur: Zina, yalan ve kibir herkes için elbette büyük günahlardır ancak bu sayılan kişiler (yaşlı, hükümdar ve fakir) için daha da büyük günahlardır, zira, onların bu günahlardan haydi haydi uzak kalmaları beklenir. Nitekim onları bu günahlara sevk edecek sebepler çok daha azdır. Dolayısıyla onların bu davranışlarında hiçbir ihtiyaç olmadan masiyete girmek ve Yüce Allah’ın hakkını hafife almak söz konusudur. Yaşlı kişinin aklının kemale ermesi, edindiği tecrübeler, kadınlara olan ilgisinin azalması, yanında helal olan imkânların olmasına rağmen haram olan zinaya yönelmesinin mazereti olamaz. Zira kişiyi zinaya sevk eden gençliği, nefsinin gücü, bilgisinin azlığı, yaşının küçüklüğü sebebiyle şehvetinin galip gelmesidir. Hükümdar ise halkından korkmaz, halkına yağcılık yapmaya ihtiyaç duymaz. İnsan ancak korktuğu ve çekindiği kişilere karşı veya bir menfaat umduğu kişilere karşı yalan ve benzeri yollara başvurur. Halbuki bir hükümdarın böyle çekinceleri söz konusu değildir. Fakir kişi de yanında mal olmadığı için övünmesi zaten söz konusu olmamalıdır. Çünkü insanlar ancak diğer kişilerin rağbet ettiği ve ihtiyaç duydukları servete sahip oldukları için büyüklenirler. Buna rağmen büyüklenmesi Yüce Allah’a karşı büyük bir saygısızlıktır.[[81]](#footnote-81) Sonuç olarak insanın ilâhî rahmete en çok ihtiyaç duyacağı kıyamet gününde bu sonsuz rahmetten mahrum kalmaya sebep olacak kibir ve diğer ahlakî kusurların imanla bağdaşması, hakiki manada inanan bir insanda bu zaafların bulunması ve kâmil bir müminin inançsızların uğrayacağı bu acıklı akıbete maruz kalması düşünülemez.

Kurtubî verdiği şeyleri başa kakan cimri için şu tespitlerde bulunur: Cimri kişi az bir şey bile bağışta bulunsa bu ona büyük gelir. Bunun sebebi ise nimetin asıl sahibi olan Yüce Allah’ı unutmasıdır. Eğer varacağı sonu (ahireti) düşünse, hakikatte fakir kişinin kendisinin başına kakmasının daha doğru olduğunu, zira bu bağış sebebiyle elde ettiği uhrevî kazancın daha büyük olduğunu anlar.[[82]](#footnote-82) Bu tespitte işaret edildiği üzere, inanç zaafiyeti (insanın ahireti düşünmemesi) insanı ahlak zafiyetine (başa kakmaya) sevk etmektedir.

Rasulullah (sav) “İnsanların kendisi için ayağa kalkmasından hoşlanan kimse cehennemdeki yerine hazırlansın.”[[83]](#footnote-83) buyurarak büyüklenmenin bir diğer tezahürüne karşı ümmetini uyarmıştır. Buradaki uyarıda cehennemle tehdidin söz konusu olması, konunun ciddiyetini göstermekte ve kibrin her türlüsünün akıbetinin cehennemde cezalandırılmak olduğuna dikkat çekmektedir. Bir başka hadiste ise “Kişinin mal ve makama düşkünlüğünün dinine verdiği zarar, bir koyun sürüsünün içine salıverilmiş iki aç kurdun o sürüye verdiği zarardan daha büyüktür.”[[84]](#footnote-84) buyurularak makam düşkünlüğü şeklinde kendini gösteren büyüklenme arzusunun kişinin dinine yaptığı tahribata dikkat çekilmiştir. Din kavramının iman, ahlak ve ibadet üçlüsünü kapsamı altına alması itibariyle hadiste genelde din-ahlak, özelde ise iman-kibir ilişkisine işaret edilmektedir.

Allah Rasulü diğer bazı hadislerinde ise büyüklenen insanları ümmetinin en kötüleri olarak vasfetmiş ve onların ahirette kendisine en sevimsiz ve kendisinden en uzak olacak insanlar olduklarını bildirmiştir. İman sahibi bir kişinin böyle bir duruma düşmesi güzel ahlak ile donanmamış imanın ahirette istenen meyveyi vermeyeceği, kişiyi iman etmemiş kişilerle benzer bir akıbete düşüreceği anlamına gelmektedir. Sözü edilen hadislerin tam metinleri şöyledir: “Ümmetimin en kötüleri çok konuşanlar, konuşmasıyla üstünlük taslayıp insanları rahatsız edenlerle kibirli olanlardır. Ümmetimin en hayırlıları ise ahlakı en güzel olanlardır.”[[85]](#footnote-85) ve “Ahirette bana en sevimli ve en yakın olanlarınız ahlakı en güzel olanlarınızdır. Ahirette bana en sevimsiz ve benden en uzak olacak olanlarınız ise ahlakı kötü olanlar, sersârun (çok konuşanlar), müteşeddikun (konuşmasıyla üstünlük taslayıp insanları rahatsız edenler) ile mütefeyhikun (kibirli olanlardır).”[[86]](#footnote-86)

 Mezkûr iki hadiste kibrin, özellikle insanın konuşmasına yansıması konu edilmiştir. İbn Esîr “sersârun” kelimesini tekellüfe girecek ve haktan ayrılacak şekilde çok konuşanlar olarak izah etmiştir.[[87]](#footnote-87) “Müteşeddikun” kelimesi insanlara sözle büyüklük taslayan ve onlara dil uzatanlar olarak açıklanmıştır.[[88]](#footnote-88) “Mütefeyhikun” kelimesi ise konuşmayı uzatan ve ağzını sözle dolduranlar olarak açıklanmıştır. Böylece insanlara üstünlüklerini göstererek büyüklenirler. [[89]](#footnote-89) Konuşmasıyla kendini öne çıkarmaya çalışan birisi hakkında Allah Rasulü (sav) şu uyarıda bulunmuştur: “Yüce Allah bu adamı ve sesini sevmez. Bu gibiler ineğin otu ağzında geviş getirdiği gibi dillerini evirip çevirerek konuşurlar (konuşmalarıyla üstünlük taslarlar). Allah da (ceza olarak ahirette) onların dillerini ve yüzlerini ateşte çevirir.”[[90]](#footnote-90) Böylece hem Cenâb-ı Hakk’ın sevgisinden mahrum kalma, hem de cehennemde cezalandırılma yönleriyle bir inançsızın uğrayacağı akıbet, kibirli bir mümin için de söz konusu olmaktadır.

Rasulullah (sav) ahirette insanın kurtuluşuna veya helak oluşuna yol açan üçer hususa bir hadisinde şöyle değinir: “Üç şey insanı kurtarır, üç şey de helak eder. İnsanı kurtaran üç şey şunlardır: Gizlide ve açıkta Yüce Allah’a karşı takva sahibi olmak, memnuniyet ve öfke durumlarında hak sözü söylemek, zenginlikte ve fakirlikte orta yolu izlemek. İnsanı helak eden üç şey ise şunlardır: nefsin uyulan heva ve arzuları, itaat edilen hırs ve cimrilik, kişinin kendini beğenmesi ki en kötüsü budur.”[[91]](#footnote-91) Dikkat edilirse insanın kurtuluşu için öncelikle takva yani imanla ilgili bir hususa işaret edilmiştir. Geriye kalan beş husus ise tamamen ahlak eksenlidir. İnançsızlık nasıl ki insanın helakine yol açıyorsa hadiste zikredilen hırs ve kibir gibi ahlakî kusurlar da aynı akıbete sebep olmaktadır.

“Rasulullah (sav) şiir düzer gibi söz parçalayanlara (bu konuda tekellüfe girenlere) lanet etmiştir.”[[92]](#footnote-92) Yüce Allah’ın bağış ve merhametinden uzak olma anlamına gelen lanetin büyüklenme maksadıyla konuşmasında tekellüfe girenler için kullanılması, kibrin her türlü tezahürünün Cenâb-ı Hak katında ne derece hoş karşılanmadığının bir göstergesidir. Kur’ân-ı Kerîm’de Yüce Allah’ın kâfirlere, münafıklara, zalimlere, dinî konularda yalan söyleyenlere lanet ettiği bildirilmiştir.[[93]](#footnote-93) Hal böyleyken kibirlilerin de lanete uğramış bu zümrelerle aynı akıbeti paylaşması kibrin müminlere asla yakışmayacağının güçlü bir delilidir. Fetih sûresinde Yüce Allah’ın lanetine öncelikle müşrik ve münafıkların uğradığı şöyle aktarılmaktadır: “Erkek olsun, kadın olsun, Allah hakkında kötü zan besleyen münafıkları ve müşrikleri de cezalandırsın. Kötülük ve belâ çemberi asıl onların boyunlarına geçmiştir. Allah onlara gazap etmiş, kendilerini lânetlemiş ve onlar için cehennemi hazırlamıştır. Orası ne kötü bir varış yeridir!”[[94]](#footnote-94) Büyüklenen insan kendisinde beğendiği şeylerin Yüce Allah’ın vergisi olduğunu, dileseydi vermeyeceğini, dilerse tekrar elinden alacağını bilse elbette büyüklenmesinin ne derece yersiz ve yanlış olduğunu anlar. Buradan da büyüklenmenin inanç eksikliğinden kaynaklandığını görmek mümkündür. Dolayısıyla, kibir için, lanete uğrama gibi inançsızlığın cezasına benzer bir ceza öngörülmüştür.

“Sekiz sınıf insan kıyamet gününde Yüce Allah’ın en sevmediği insanlardır. Bu insanlar şunlardır: Yalancılar, kibirliler, kardeşlerine kin besleyip de onların yüzlerine iyi görünenler, Allah ve Rasulü’ne çağrıldıklarında ağır davranan, şeytanın işlerine çağrıldıklarında hızlı davrananlar, dünyevî herhangi bir konuda hırsa kapılıp hakları olmasa da yeminleriyle o şeyi kendilerine helal sayanlar, laf taşıyanlar, sevenlerin arasını ayıranlar, masum insanların ayaklarının kaymasını isteyenler. İşte Rahman (olan Allah) bu insanlardan nefret eder.”[[95]](#footnote-95) Bu hadiste ise yalanın, kibrin, kin beslemenin, ara bozmanın ve hırsın Yüce Allah’ın engin rahmetinin umulacağı kıyamet gününde O’nun nefretine yol açacağı bildirilerek müminler böyle bir akıbetten sakındırılmışlardır.

Büyüklenenlerin, inançsızlar ile paylaştığı bir diğer fena akıbeti şu hadiste bulabilmekteyiz: “Kim kendini büyük görür veya yürüyüşünde kibirlenirse Yüce Allah ona gazap etmiş bir halde Allah’a kavuşur.”[[96]](#footnote-96) Münâvî bu hadisten hareketle yürüyüşte büyüklenme gibi kibrin her türlü tezahürünün kebâirden, yani büyük günahlardan, sayıldığını kaydeder.[[97]](#footnote-97) Zira hadiste Yüce Allah’ın gazabı ile tehdit söz konusudur. Yüce Allah’ın gazabı ise öncelikle inkârcılar için söz konusudur. Nitekim Mümtehine sûresinde yer alan şu ayet-i kerîme bu hakikati açıkça göstermektedir: “Ey iman edenler! Allah’ın kendilerine gazap ettiği, inkârcıların kabirlerde yatanlardan (onların dirileceklerinden) ümit kestikleri gibi âhiretten ümit kesmiş bir topluluğu dost edinmeyin.”[[98]](#footnote-98) Ahiretten ümit kesmek nasıl ki Cenâb-ı Hakk’ın gazabını celbediyorsa yürüyüşte büyüklenmek de Yüce Allah’ın büyüklük sıfatında O’nunla çekişme manasına geldiğinden dolayı ilâhî gazabı celbetmektedir. Dolayısıyla, kibirli ile inançsız kişilerin gerek Yüce Yaradan’a ve bahşettiği nimetlere bakış açıları, gerekse varacakları akıbet bakımından çok büyük benzerlikler arz ettiği ortadadır.

“Müslüman kardeşini küçük görmesi, kişiye kötülük olarak yeter.”[[99]](#footnote-99) buyuran Peygamber Efendimiz (sav) başkalarını hakir görmenin ne denli ağır bir günah olduğuna işaret etmiştir. Ali el-Kârî bu hadis dolayısıyla şunları belirtir: “Mümin kişi, herkesin kendisinden üstün olduğunu düşünmelidir. Zira kendisinden yaşça küçük olanlar Yüce Allah’a isyan etmemiştir, hâlbuki kendisi isyan etmiştir. Kendisinden büyük olanlar ise Yüce Allah’a daha çok ibadet etmişlerdir. Âlim kişiyi ilminden dolayı üstün bilmelidir. Cahil kişi ise cehaletinden dolayı Yüce Allah’a isyan etmiş olabilir ki Yüce Allah ilminden dolayı âlimi daha çok sorumlu tutar. Hatta kâfir için de güzel bir son (iman ile ölüm) mümkün olduğu için o da hakir görülmemelidir.”[[100]](#footnote-100) Görüldüğü üzere, Rasulullah (sav) hadislerinde kibrin kötülüğünü anlatmak için her defasında farklı farklı ifadeler tercih etmiş, bir müminde böyle çirkin bir huyun olmasının asla yakışık almadığını, bu huyun imanla bağdaşmadığını bildirmiştir.

*Sahih-i Müslim*’in Kitabu’l-İman bölümünde yer alan bir hadiste büyüklenmenin bir başka tezahürü doğrudan küfür kavramı ile ilişkilendirilmiştir: “İnsanlarda bulunan iki şey vardır ki onlar için küfürdür: insanların nesebine dil uzatmak ve ölünün ardından feryat ederek ağlamak.”[[101]](#footnote-101) Benzer muhtevalı bir diğer hadiste ise büyüklenmenin câhiliye ile ilişkilendirildiği görülmektedir: “Ümmetimde câhiliye âdetlerinden kalma dört şey vardır ki onları terk edemezler. Bunlar hasebi ile övünme, insanların neseplerine dil uzatma, yıldızlarla yağmur isteme ve ölünün adından feryat etme”[[102]](#footnote-102) Ebu Ubeyd (ö. 224) Kitabu’l-İmân isimli eserinde küfür ve câhiliye ile ilişkilendirilen bu tip günahların şöyle değerlendirilmesini doğru bulur: Bu davranış sahipleri mümin ismini alsalar da imanın hakikati ve kemalinden yoksundurlar. Kâfirlere yakışan, onlarda bulunan ahlaka ve sıfatlara sahiptirler. Dolayısıyla bu insanlara ismen mümin denilse de kâmil mümin değillerdir.[[103]](#footnote-103) Tîbî hadiste zikredilen dört özelliğin bütün ümmet tarafından terk edilemeyeceğini, bir kısmı terk etse de bir kısmının bunlara sahip olmaya devam edeceğini belirtir. Hasep, kişide bulunan cesaret, güzel konuşma gibi övünmeye konu olan özelliklerdir. Bir kimsenin kendisini başkasına üstün tutmak için böyle özellikleriyle övünmesi doğru değildir.[[104]](#footnote-104) Gerek kişinin kendisine ait bazı özellikleri ile büyüklenmesi, gerekse soy sop konusunda başkalarını küçük görmesi veya kendini üstün görmesi kibrin farklı tezahürleri olup bu iki hadiste küfür ve câhiliye kavramlarıyla irtibatlandırılarak en ağır şekilde yerilmiştir. Böylece bu hadislerde genel manada iman-ahlak ilişkisi, özel olarak da kibir-küfür ve kibir-câhiliye ilişkisi en açık bir şekilde ifade edilmiş olmaktadır.

Rasulullah (sav) Mekke’nin fethinde insanlara şöyle seslenmiştir: “Ey İnsanlar! Allah sizden câhiliye gururunu ve atalarla övünme âdetini gidermiştir... İnsanlar, Âdem’in çocuklarıdır ve Allah, Âdem’i topraktan yaratmıştır.” Daha sonra Hucûrât sûresinin 13. ayetini okumuştur: “Ey insanlar! Şüphesiz sizi bir erkek ile bir dişiden yarattık, tanışasınız diye sizi kavim ve kabilelere ayırdık, Allah katında en değerli olanınız O’na itaatsizlikten en fazla sakınanınızdır. Allah her şeyi hakkıyla bilmektedir, her şeyden haberdardır.”[[105]](#footnote-105) Bu hadis de bir önceki hadis gibi atalarla övünmeyi câhiliye ile ilişkilendirmiş, böyle bir büyüklenmenin iman ile bir arada bulunamayacağını belirtmiştir. Zira Yüce Allah katında üstünlük ancak takva ile mümkündür.

Hz. Ebu Zer bir gün bir sahâbî ile tartışması sırasında ona annesinin siyah olması sebebiyle dil uzatmış, bunun üzerine Rasulullah (sav) ona “Ey Ebu Zer, onu annesi yüzünden mi ayıpladın? Muhakkak sen içinde câhiliye ahlakı kalmış bir insansın.” diyerek ikaz etmiştir.[[106]](#footnote-106) Bu hadiste de bir insanı nesebi sebebiyle küçük görmenin ve ona dil uzatmanın câhiliye ile ilişkilendirildiği görülmektedir. Câhiliye ise İslam öncesi döneme işaret etmesi itibariyle Yüce Allah’a inanmayan bir toplumun yanlış inanış ve âdetlerini sembolize etmektedir. Kur’ân-ı Kerim’de dört defa geçen câhiliye ifadesi (câhiliye zannı, câhiliye taassubu, câhiliye idaresi, kadınların câhiliye devrindeki açılıp saçılması) müşriklere ait bazı yanlış tavırları ifade etmek için kullanılmış ve eleştirilmiştir.[[107]](#footnote-107) Dolayısıyla hadiste kibrin câhiliye ile irtibatlandırılması iman-ahlak ilişkisini bir başka veçhesiyle ortaya koymaktadır.

Rasulullah (sav) büyüklenmenin bir diğer boyutu olan ilimde büyüklenme konusunda da Müslümanlara uyarıda bulunmuştur: “Kim (insanlara ilmini göstermek amacıyla) âlimlerle münazara yapmak veya (yine övünmek maksadıyla) cahillerle münakaşa etmek veya (mal ve makam edinmek amacıyla) insanların ilgisini çekmek için ilim öğrenirse Yüce Allah onu cehenneme sokar.”[[108]](#footnote-108) Bu hadiste de toplumda rastlanan bir diğer büyüklenme tezahürü olan bilgiyi övünme vesilesi yapma konusuna değinilmiş, bunun da akıbetinin cehennemle cezalandırılmak olduğu belirtilmiştir. Kişi kendisinde bulunan herşeyin Cenâb-ı Hakk’ın vergisi olduğu, bunlarla imtihan olunduğu bilinciyle, kısaca kulluk şuuruyla hareket etmezse Rabbi’ni unutmasının cezası olarak inanmayanlarla benzer bir akıbete maruz kalmaktadır. Zira inananların bakış açısını ve tevazusunu şu ayet-i kerime gayet açık bir şekilde beyan etmektedir: “ Seni tenzih ederiz! Bize öğrettiğinden başka hiçbir bilgimiz yoktur. En kâmil ilim ve hikmet sahibi şüphesiz sensin.”[[109]](#footnote-109)

Gazzâlî kibirin yedi sebebinden ilki olarak ilmi sayar ve bu sebeple kibrin âlimler arasında oldukça yaygın olduğunu belirtir. Böyle bir kişi bir yandan insanları dünyevî konularda hakir görür, onları ziyaret etmez, selam vermez, onlardan saygı ve hürmet bekler, bir yandan da ilmi sayesinde kendisinin Yüce Allah’a herkesten daha fazla yakın olduğunu düşünür ve faziletfuruşluk yapar. Gazzâlî böyle kimselerin gerçekte cahil olduklarını, nitekim gerçek âlimin önce kendini ve Rabbi’ni bilmesi gerektiğini kaydeder.[[110]](#footnote-110)

Resûl-i Ekrem (sav) konuyla ilgili dikkat çekici bir hadislerinde şöyle buyurmuştur: “Bir kişi ‘insanlar helak oldu’ derse, o kişinin kendisi insanların en çok helake uğrayanıdır.”[[111]](#footnote-111) İmam Mâlik, bu hadis hakkında şu tespitte bulunur: “Eğer bu sözün sahibi bu sözü insanların din konusundaki durumlarına üzülerek söylerse bu halde bir sakınca görmem; ancak, eğer bu sözü kendini beğenerek ve insanları küçük görerek sarf ederse hadiste yasaklanan durum budur.”[[112]](#footnote-112) Hattâbî de hadis hakkında şu değerlendirmede bulunur: “Kişi insanları ayıplaya ayıplaya, kötülüklerini saya saya, insanlar fesada uğradı diye diye nihayet onları ayıpladığı, küçük gördüğü, haklarında ileri geri konuştuğu için onlardan daha kötü bir duruma düşer. Zira belki de bu şekilde kendini onlardan daha hayırlı görür ve kendini beğenir.”[[113]](#footnote-113) Dikkat edilirse, hadiste insanın helakına sebebiyet veren şey, inançsızlık değil, kişinin sahip olduğu ahlakî rezîlettir. Hâlbuki bir müminin gayesi helaka uğramak değil, kurtuluşa ermek ve iki dünya saadetine kavuşmaktır. “Zalim toplumdan başkası mı helâk olur?”[[114]](#footnote-114) ve “Hiç fasıklardan başkası helâk edilir mi?”[[115]](#footnote-115) ayetlerinde görüldüğü üzere, fısk ve zulüm gibi küfrün anlam sahasında olan kavramlar,[[116]](#footnote-116) helak sebebi olarak zikredilirken kâmil bir müminin böyle bir uyarıya muhatap olması elbette beklenemez.

Tevazu-iman ilişkisini doğrudan ortaya koyan bir ifadeyi Muaz b. Cebel (ra) zikreder: “Bir kişiye alçak gönüllü olmak, insanlar nazarında üstün olmaktan daha sevimli olmadıkça ve dünyalık olarak az olan bir miktar, çok olandan daha sevimli olmadıkça bu kişi imanın zirvesine ulaşamaz.”[[117]](#footnote-117)

 Tevazu ve kibir konusuyla alakası bulunan bir diğer konu müminin izzetli olması, kendisini zillete düşürmemesi konusudur. Mümin, inananlara karşı mütevazı davranırken, inanmayanlara karşı da izzetli ve onurlu bir duruş sergilemelidir. Nitekim ilgili ayet-i kerimelerde “Ey iman edenler! Sizden kim dininden dönerse bilsin ki Allah öyle bir kavim getirecektir ki Allah onları sever, onlar da Allah’ı severler; müminlere karşı alçak gönüllü, kâfirlere karşı vakarlıdırlar; Allah yolunda cihad ederler ve hiç kimsenin kınamasından korkmazlar. İşte bu Allah’ın dilediğine verdiği bir lutfudur. Allah’ın lutfu geniştir; O, her şeyi bilir.”[[118]](#footnote-118) ve “Halbuki asıl güç ve izzet Allah’ındır, resulünündür, müminlerindir.”[[119]](#footnote-119) buyurulmuştur. Dolayısıyla, inananlar “İslâm düşmanlarına karşı sert, dirençli ve tâvizsizdirler; maddî menfaat karşılığında satın alınamayacak kadar üstün karaktere sahiptirler”[[120]](#footnote-120) Bir başka ayette ise “Gevşeklik göstermeyin, üzülmeyin; eğer inanmışsanız şüphesiz en üstün olan sizsiniz.”[[121]](#footnote-121) buyurularak müminlerin zor zamanlarda bile onurlu ve özgüven sahibi bir duruşa sahip olmaları tenbih edilmiştir. Rasulullah (sav) Müslümanın küçük düşmemesi konusunda “Bir mümine kendini küçük düşürmesi yaraşmaz” buyurmuştur. “Kendisini nasıl küçük düşürür?” sorusuna ise “Takatini aşan belalara maruz kalarak” cevabını vermiştir.[[122]](#footnote-122) Dolayısıyla, mümin kaldıramayacağı yüklerin altına girmemeli, zillete düşmemeye gayret etmelidir.

 Akseki, bu konuda şu hususlara işaret eder: “İnsan hem mütevazı hem de vakur olmalıdır. Daha doğrusu bu iki sıfat birlikte bulunursa asıl fazilet odur. Vekâr, kibre; tevazu da tezlîl-i nefse (kendini küçük düşürmeye) müncer olmamalıdır (yol açmamalıdır).”[[123]](#footnote-123) Abdullah b. Mübarek ise “Zenginlere karşı kibirli (onurlu) davranmak, fakirlere karşı alçak gönüllü olmak tevazudandır.”[[124]](#footnote-124) diyerek müminin onurlu oluşuna dikkat çeker. Gazzâlî ise tevazu-kibir konusunda ifratın kibir, tefritin zillet, orta derecenin ise alçak gönüllü olmak olduğuna işaret eder.[[125]](#footnote-125)

 Tevazu ve kibrin imanla ilişkisine dair hadisleri incelediğimiz bu bölümde iman-ahlak ilişkisine dair çarpıcı ve zengin bilgilere ulaştık. Tevazunun imanla, kibrin de küfür ve câhiliye ile doğrudan ilişkilendirildiği hadisler iman-ahlak ilişkisine dair en açık nebevî beyanlardır. Tevazunun cennetliklerin, kibrin ise cehennemliklerin mümeyyiz vasıfları oluşu yine konumuzla ilgili çok önemli verilerdir. Kibrin Yüce Allah’ın lanetine ve gazabına yol açması, ilâhî rahmete en ziyade ihtiyaç duyulan kıyamet gününde Cenâb-ı Hakk’ın rahmet nazarından mahrumiyete ve acıklı bir azaba sebep olması bir müminin asla düçar olmaması gereken, öncelikle inanmayanların başına gelecek çok ağır durumlardır. Kibirlilerin ümmetin en kötüleri, ahirette Rasulullah’a (sav) en sevimsiz ve O’ndan en uzak olacakları, kibrin insanı helake götüren şeylerden biri olduğu gibi hususlar da büyüklenmenin bir mümin sıfatı olamayacağına işaret eden, iman-ahlak ilişkisini destekleyen bilgilerdir. Yine, Müslüman kardeşini küçük görmenin kişiye kötülük olarak yeteceği, mütevazı davranmanın ise Allah’a ve ahiret gününe inanmanın bir gereği olduğunu bildiren hadisler alçak gönüllüğün Yüce Allah’a imanın ve kulluk şuurunun tabii bir neticesi olduğunu göstermektedir. İncelenen hadislerde büyüklenmenin kişinin giyiminde, konuşmasında, yürüyüşünde, sahip olduğu bilgiyi kullanma tarzında tezahür edebileceği[[126]](#footnote-126), bütün bu tezahürlerin ise en ağır bir şekilde yerildiği görülmektedir.

1. Izutsu, Kur’an’da Dinî ve Ahlakî Kavramlar, 229-230. [↑](#footnote-ref-1)
2. Kınalızâde, *Ahlâk-ı Alâî*, 162. [↑](#footnote-ref-2)
3. Râgıp el-İsfahânî, *Müfredât*, 697 [↑](#footnote-ref-3)
4. Hadislerle İslam, “Tevazu ve Kibir”, 3/333. [↑](#footnote-ref-4)
5. Razi, 24/480-1 [↑](#footnote-ref-5)
6. Mâide 54 [↑](#footnote-ref-6)
7. A’râf 146 [↑](#footnote-ref-7)
8. Kuran Yolu 2/589 [↑](#footnote-ref-8)
9. Mü’min 35 [↑](#footnote-ref-9)
10. Nuh 7 [↑](#footnote-ref-10)
11. Şuarâ 111. [↑](#footnote-ref-11)
12. A’râf 75 [↑](#footnote-ref-12)
13. A’râf 88 [↑](#footnote-ref-13)
14. Zuhruf 51-2 [↑](#footnote-ref-14)
15. Mü’minûn 47 [↑](#footnote-ref-15)
16. Bakara 87-8 [↑](#footnote-ref-16)
17. Zuhruf 31 [↑](#footnote-ref-17)
18. Furkan 21 [↑](#footnote-ref-18)
19. Kibrin inkar üzerindeki etkisini yakından inceleyen için bir çalışma için bk. Kasapoğlu, Abdurrahman

İnkarcıların Bir Karakter Özelliği Olarak Şımarıklık, Hikmet Yurdu, 2009, cilt: II, sayı: 3, s. 181-206 [↑](#footnote-ref-19)
20. Bakara 34 [↑](#footnote-ref-20)
21. En’âm 53 [↑](#footnote-ref-21)
22. Diyanet, Kur’an Yolu, 2/410 [↑](#footnote-ref-22)
23. Mâide 82 [↑](#footnote-ref-23)
24. Nahl 22 [↑](#footnote-ref-24)
25. Nahl 29 [↑](#footnote-ref-25)
26. Nahl 23 [↑](#footnote-ref-26)
27. A’râf 36 [↑](#footnote-ref-27)
28. Secde 15. [↑](#footnote-ref-28)
29. Müslim, Îmân, 147; Ebu Dâvûd, Libas, 29. [↑](#footnote-ref-29)
30. Nevevî, el-Minhâc, 2/91 [↑](#footnote-ref-30)
31. Kuşeyrî, *Risale*, 326. [↑](#footnote-ref-31)
32. Gazzâlî, İhya, 6/383. [↑](#footnote-ref-32)
33. Neml 14 [↑](#footnote-ref-33)
34. Taberânî, *Mu’cemu’s-sağîr*, 1/362 [↑](#footnote-ref-34)
35. Ebu Dâvûd, Tereccül, 1; İbn Mâce, Zühd, 4; Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 39/496 [↑](#footnote-ref-35)
36. İbn Hacer, *Fethu’l-Bârî*, 10/368 [↑](#footnote-ref-36)
37. Beyhakî, *Şuabu’l-Îmân*, 8/431 [↑](#footnote-ref-37)
38. Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 36/586 [↑](#footnote-ref-38)
39. Tirmizi, Kıyâmet, 17. Tirmizî hadisin zayıf olduğunu belirtir. [↑](#footnote-ref-39)
40. Mübârekfûrî, *Tuhfetu’l-Ahvezî*, 7/121-2; Râgıp el-İsfahânî, Müfredat, 184, Izutsu, Kur’an’da Dinî ve Ahlakî Kavramlar, 242. [↑](#footnote-ref-40)
41. Buhârî, Libas, 1, 2, 5; Müslim, Libas, 48 [↑](#footnote-ref-41)
42. Sandıkçı, Câmiu’l-Usûl Tercüme ve Şerh, 17/242 [↑](#footnote-ref-42)
43. İbn Hacer, *Fethu’l-Bârî,* 10/259 [↑](#footnote-ref-43)
44. İbn Hacer, *Fethu’l-Bârî,* 10/258 [↑](#footnote-ref-44)
45. Ahmed b. Hanbel, *Müsned,* 24/372 [↑](#footnote-ref-45)
46. Münâvî, *Feyzu’l-Kadîr*, 6/237 [↑](#footnote-ref-46)
47. Kalem 10-16 [↑](#footnote-ref-47)
48. Kur’an’da cennetliklerin ve cehennemliklerin ahlâkî vasıflarıyla tanıtıldığı ayetler için bk. Izutsu, Kur’an’da Dinî ve Ahlakî Kavramlar, 185 vd. [↑](#footnote-ref-48)
49. Muhammed 12. [↑](#footnote-ref-49)
50. Buhârî, Edeb, 61; Müslim, Cennet, 46. [↑](#footnote-ref-50)
51. Nevevî, el-Minhâc 17/187 [↑](#footnote-ref-51)
52. İbn Hacer, *Fethu’l-Bârî,* 8/663 [↑](#footnote-ref-52)
53. Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 29/516 [↑](#footnote-ref-53)
54. Ebu Dâvûd, Edeb, 8 [↑](#footnote-ref-54)
55. İbn Hacer, *Fethu’l-Bârî*, 8/663 [↑](#footnote-ref-55)
56. Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 11/585, Hâkim, *Müstedrek*, 2/541, Münâvî, *Feyzu’l-Kadîr*, 3/67 [↑](#footnote-ref-56)
57. İbn Hacer, *Fethu’l-Bârî*, 10/491 [↑](#footnote-ref-57)
58. Buhârî, Tefsir, 282; Müslim, Cennet, 34. [↑](#footnote-ref-58)
59. Müslim, Cennet, 35-6. [↑](#footnote-ref-59)
60. Osmânî, *Fethü’l-Mülhim*, 6/105-6 [↑](#footnote-ref-60)
61. Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 38/444. Arnaut isnadının zayıf olduğunu kaydeder. [↑](#footnote-ref-61)
62. Râgıp el-İsfahânî, Müfredât, 697 [↑](#footnote-ref-62)
63. A’râf 75 [↑](#footnote-ref-63)
64. Tirmizî, Sıfatu cehennem, 1. [↑](#footnote-ref-64)
65. Mübârekfûrî, *Tuhfetu’l-Ahvezî*, 7/249. [↑](#footnote-ref-65)
66. Müslim, Birr, 136; Ebu Dâvûd, Libas, 29; Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 12/337 [↑](#footnote-ref-66)
67. Tirmizî, Sıfatu’l-kıyâme, 47; Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 11/260 [↑](#footnote-ref-67)
68. Mübarekfurî, *Tuhfetu’l-Ahvezî*, 7/164 [↑](#footnote-ref-68)
69. Tirmizî, Siyer, 21; İbn Mâce, Sadakat, 12; Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 37/53 [↑](#footnote-ref-69)
70. Tahrim 8 [↑](#footnote-ref-70)
71. Nahl 27 [↑](#footnote-ref-71)
72. Tâhâ 48 [↑](#footnote-ref-72)
73. Leyl 15-6 [↑](#footnote-ref-73)
74. Müslim, İman, 106 [↑](#footnote-ref-74)
75. Müslim, İman, 107 [↑](#footnote-ref-75)
76. Tirmizî, Sıfatu’l-cenne, 25; Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 35/285 [↑](#footnote-ref-76)
77. Nesâî, Zekat, 77; İbn Hibbân, *Sahîh*, 12/368 [↑](#footnote-ref-77)
78. Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 35/269 , Münâvî, *Feyzu’l-Kadîr*, 3/335 [↑](#footnote-ref-78)
79. Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 15/297, Beyhakî, *Şuabu’l-Îmân*, 11/100, Münâvî, *Feyzu’l-Kadîr*, 4/312 [↑](#footnote-ref-79)
80. Nevevî, el-Minhâc, 2/116 [↑](#footnote-ref-80)
81. Nevevî, el-Minhâc, 2/117 [↑](#footnote-ref-81)
82. Osmânî, *Fethü’l-Mülhim*, 2/69 [↑](#footnote-ref-82)
83. Ebû Dâvûd, Edeb, 151-152; Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 28/40; Beyhakî, *Şuabu’l-Îmân*, 11/277 [↑](#footnote-ref-83)
84. Tirmizî, Zühd, 41 [↑](#footnote-ref-84)
85. Buhârî, *el-Edebu’l-Müfred*, s. 443, hadis no: 1308; Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 14/418 [↑](#footnote-ref-85)
86. İbn Hibbân, *Sahîh*, 12/368, Tirmizî, Birr, 71 [↑](#footnote-ref-86)
87. İbnu’l-Esîr, *en-Nihâye*, 1/209 [↑](#footnote-ref-87)
88. Tirmizî, Birr, 71 [↑](#footnote-ref-88)
89. Mübarekfurî, *Tuhfetu’l-Ahvezî*, 6/136 [↑](#footnote-ref-89)
90. Taberânî, *Mu’cemu’l-Kebîr*, 22/70 [↑](#footnote-ref-90)
91. Beyhakî, *Şuabu’l-Îmân*, 9/396 [↑](#footnote-ref-91)
92. Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 28/108, Arnaut isnadının zayıf olduğunu kaydetmiştir. [↑](#footnote-ref-92)
93. DİA, Lanet md. [↑](#footnote-ref-93)
94. Fetih 6 [↑](#footnote-ref-94)
95. Münâvî, *Feyzu’l-Kadîr*, 3/337. Elbanî zayıf olduğunu belirtmiştir. [↑](#footnote-ref-95)
96. Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 10/200 [↑](#footnote-ref-96)
97. Münâvî, *Feyzu’l-Kadîr*, 6/106 [↑](#footnote-ref-97)
98. Mümtehine 13 [↑](#footnote-ref-98)
99. Müslim, Birr, 32 [↑](#footnote-ref-99)
100. Ali el-Kârî, *Mirkâtu’l-Mefâtîh*, 7/3106 [↑](#footnote-ref-100)
101. Müslim, İman, 67; Ahmed b. Hanbel, *Müsned*, 16/270 [↑](#footnote-ref-101)
102. Müslim, Cenâiz, 29. [↑](#footnote-ref-102)
103. Ebû Ubeyd, *Kitâbu’l-İmân*, 78-92 [↑](#footnote-ref-103)
104. Ali el-Kârî, *Mirkâtu’l-Mefâtîh*, 3/1234. [↑](#footnote-ref-104)
105. Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 49. [↑](#footnote-ref-105)
106. Buhârî, İman, 22 [↑](#footnote-ref-106)
107. DİA, câhiliye md. [↑](#footnote-ref-107)
108. Tirmizî, İlim, 6; Münâvî, *Feyzu’l-Kadîr*, 6/176 [↑](#footnote-ref-108)
109. Bakara 32 [↑](#footnote-ref-109)
110. Gazzâlî, İhya, 6/403-4 [↑](#footnote-ref-110)
111. Müslim, Birr, 139; Ebû Dâvûd, Edeb, 84. [↑](#footnote-ref-111)
112. Ebû Dâvûd, Edeb, 84. [↑](#footnote-ref-112)
113. Hattâbî, Meâlimu’s-sunne, 4/132. [↑](#footnote-ref-113)
114. En’âm 47 [↑](#footnote-ref-114)
115. Ahkâf 35 [↑](#footnote-ref-115)
116. Izutsu, Kur’an’da Dinî ve Ahlakî Kavramlar, 247. [↑](#footnote-ref-116)
117. Abdullah b. Mübarek, Zühd, 2/52. [↑](#footnote-ref-117)
118. Mâide 54 [↑](#footnote-ref-118)
119. Münâfikûn 8 [↑](#footnote-ref-119)
120. DİB, *Kuran Yolu Tefsiri*, 2/297 [↑](#footnote-ref-120)
121. Âl-i İmrân 139 [↑](#footnote-ref-121)
122. Tirmizî, Fiten, 67, İbn Mâce, Fiten, 21. [↑](#footnote-ref-122)
123. Akseki, *Ahlak Dersleri,* 226. [↑](#footnote-ref-123)
124. Kuşeyrî, Risale, 324. [↑](#footnote-ref-124)
125. Gazzâlî, İhya, 6/454. [↑](#footnote-ref-125)
126. Kibrin farklı tezahürleri hakkında bk. Gazzâlî, *İhya*, 6/421. [↑](#footnote-ref-126)